
 

 

 

„Kristietības principu realizācija: modernās zinātnes un sabiedrības 

rašanās priekšnoteikums” 

 

Implementation of principles of Christianity: prerequisite of emergence of 

modern science and society 

 

Dzintars Edvīns Bušs 

filozofs 

Tālr.29168793, e-pasts: dzintars.bush@inbox.lv 

 

 
Rakstā kristietība aplūkota kā eiropeiskās civilizācijas rašanās un attīstības būtisks 

nosacījums, kas noved pie modernās zinātnes un sabiedrības rašanos. Savukārt pašas 

kristietības attīstība saistīta ar hellēnistiskās kultūras iespaidu uz to. Rakstā izdarīti 

secinājumi, ka ticība (š.g. kristietība) nav absolūtā pretrunā ar zinātnes atzinumiem. 

Atslēgvārdi: eiropeiskā civilizācija, reliģija un civilizācija, kristietības hellenizācija, 

zinātne un ticība 

 

 

Raksts 

 

Šī raksta mērķis ir skaidrot zināmu paradoksu- kas, no vienas puses, satur  

apgalvojumus par nesamierināmu zinātnes un kristietības kā reliģijas 

pretstatu, bet, no otras puses, spiests atzīt, ka tieši šī reliģija ir bijusi (un, 

iespējams, joprojām ir) modernās zinātnes un sabiedrības tiešs rašanās 

priekšnoteikums un attīstības balsts. Rakstā mēs galvenokārt runāsim par 

„rašanās priekšnoteikumiem”, bet tikai nedaudz  par kristietības kā 

„attīstības balsta” aprisēm.     

Attiecībā uz kristietības principiem un to realizāciju, gribu norādīt, ka  

nepretendēju apzināt un konkretizēt šos principus (kā kristietības mācības 

būtiskās nostādnes). Vienkārši pieņemam, ka pastāv kāds to kopums, kas 

atšķir kristietības iespējas sekmēt vai bremzēt modernas zinātnes un 

sabiedrības izveidošanos no citu reliģiju šādām iespējām. Savukārt 

izvēloties jēdzienus: „modernā zinātne un sabiedrība” es gribēju 

norobežoties no postmodernās zinātnes un sabiedrības analīzes gadījumā, 

ja būtu lietojis vienkāršāku apzīmējumu- „mūsdienu zinātnes un 

sabiedrības rašanās”. 

         Tātad, lai spētu izsekot zinātnes un sabiedrības attīstībai, aplūkosim 

to plašāka veidojuma – eiropeiskās (vai kristīgās) civilizācijas veidošanās 

kontekstā. Tās ietvaros nedaudz pievērsīsimies arī pašas kristīgās ticības 

attīstībai, kas jebkurā vēsturiskā posmā tā vai citādi mijiedarbojas ar 

mailto:dzintars.bush@inbox.lv


zinātni un sabiedrību. Raksta ierobežotā apjoma dēļ, mēs neatļausimies 

pakavēties pie sīkākiem mūsu tēmu skarošiem skaidrojumiem. Tādēļ 

raksta saturs būs visai shematisks un uzmanība tiks pievērsta galvenajiem 

„ceļa stabiem” jeb marķieriem. Vēl gribu darīt zināmu, ka mans šīs tēmas 

skatījums balstīts uz visai pazīstamā franču vēsturnieka un kulturologa 

Fernāna Brodela, latviešu filozofa Roberta Mūka, anglosakšu teologa Dž. 

Edvarda Vīta,  krievu reliģijas pētnieka Pāvela Gureviča u.c. atziņām.  

        

        Īpaši neiedziļinoties pašā civilizācijas jēdziena skaidrojumā, 

uzskatīsim, ka tā ir noteikta sabiedrības formācija ar šai sabiedrībai 

raksturīgu domāšanas un dzīves veidu. Šo sabiedrību determinē kādi 

ģeogrāfiski, klimatiski vai antropoloģiski faktori. Tomēr kā centrālais un 

tās īpatnību noteicošais faktors tiek atzīta šīs sabiedrības locekļu psihe, 

viņu domāšanas instrumentārijs. Katrā laikmetā, kā uzskata Fernāns 

Brodels, sabiedriskās masas izstrādā noteiktus vadošos priekšstatus par 

apkārtējo pasauli un tos nosaka valdošā kolektīvā domāšana. Šī domāšana 

nosaka arī savstarpējās attiecības un iespaido sabiedrības procesus (1-52). 

Vēsturiski sabiedrības psihes instrumentārijs tiek saistīts ar mitoloģiju vai 

jau attīstītākā formā ar reliģiju, filozofiju un zinātni.  

          Runājot par Eiropas garīgo dzīvi var konstatēt, ka tā norit zem 

pārmaiņu zīmes labākas pasaules kārtības meklējumos, ar krasām 

pārmaiņām, straujiem lēcieniem un vētrām. Tomēr šie notikumi netraucē 

saskatīt Eiropas garīgo un civilizāciju veidojošo procesu pārmantojamību 

(1-328). „Morālās, reliģiozās un kulturālās vērtības (...) dzīves veids un 

tradīcijas, visur bija līdzīgas (...) Lūk, kāpēc pastāvēja vienota kristīgā 

pasaule, vienota civilizācija”  franču vēsturnieku un sociologu Marku 

Bloku (1-311)  citē Fernans  Brodels un, savukārt, izsaka pārliecību, ka 

Rietumu kristietība bija un paliek svarīgākā eiropeiskās domas un pat 

racionālisma sastāvdaļa, kas radās no kristietības, kaut arī nostājās pret to. 

Visā Rietumu attīstības procesā kristietība palika šīs civilizācijas centrā, 

tā bija virzošais spēks pat tad, kad, kad tā centās atrauties no šīs 

civilizācijas. Mūsdienu eiropietis, caurmērā ateists, joprojām paliek 

kristīgās ētikas piekritējs un viņa uzvedības pamatos ir kristīgā tradīcija 

(1-328). Runājot par reliģijas, zinātnes un laicīgās sabiedriskās dzīves 

dialogu F.Brodels uzskata, ka tas nav ticis pārtraukts nevienu brīdi. Ka 

kristietība, kā rietumnieciskās dzīves pamatā esošā realitāte ir uzlikusi 

savu zīmogu, grib to viņi, vai ne, pat ateistiem. Ētiskās un uzvedības 

normas, attieksme pret dzīvību un nāvi, priekšstatiem par darbu, pūliņu 

vērtību, sievietes un bērna lomu- viss tas šķiet tik tāls no kristietības 

jūtām, bet tai pašā laikā izriet no tām (1-53). Runājot tieši par zinātnes 

rašanos, Brodels izvirza jautājumu: „kāpēc zinātnisko zināšanu attīstība 

viennozīmīgi realizējās tieši rietumu civilizācijas rāmjos?” (1-355) un 

papildina šīs zinātnes raksturojumu ar sinologa Džozefa Nidhema 



vārdiem: „Eiropa radīja ne kādu nebūt zinātni, bet pasaules zinātni” (1-

355). Līdz ar to var jautāt, kādēļ zinātnes attīstība nerealizējās kādās 

daudz agrāk radušās civilizācijās? 

Filozofs Roberts Mūks šai sakarā raksta: „Nav taču noliedzams, ka 

sekulārisms dzimis  un attīstījies nevis kādā no Austrumu civilizācijām, 

bet tieši Rietumu kristīgās kultūras augsnē. Vairāki domātāji ir 

pasvītrojuši, ka bībeliskais Dieva, cilvēka un pasaules skatījums gandrīz 

neizbēgami noved pie sekulārisma un ar to saistītās tehnoloģiskās 

civilizācijas uzplaukuma” (2-96). Interpretējot vēstures problēmu Paula 

Tilliha darbā „Reliģija un kultūra”, R.Mūks raksta, ka Dieva valstības 

simbols dod iespēju uzlūkot vēsturi ne vien kā skatuvi uz kuras tiek 

izšķirts indivīda liktenis, bet arī kā radošu procesu, kas virzās pretim kaut 

kam pilnīgi jaunam un nebijušam un ko simbolizē „jaunas debesis un 

jauna zeme”. Šai sakarībā var uzskatīt, ka kristietībā mājo revolucionārs 

spēks, impulss virzienā uz radikālām pārmaiņām. Oficiālo baznīcu 

konservatīvās tendences nav spējušas šo impulsu nomākt, un galvenās 

Rietumu revolucionārās kustības – libereitisms (liberālisms- Dz.E.B.), 

demokrātija un sociālisms- atrodas ideoloģiskos rados ar to. Tālāk 

R.Mūks pierāda, ka nekas tamlīdzīgs nav sastopams budismā, kura 

pamatnostāju (jeb principu- Dz.E.B.) raksturo griba nevis pārveidot 

realitāti, bet gan atbrīvoties no tās. Katrā ziņā izejot no nirvānas idejas, 

nav iespējams pieņemt, ka vēsturē var notikt kaut kas jauns , kaut kas 

tāds, kas novestu pie pastāvošās sabiedrības transformācijas (2-56). 

Savukārt darbā „Dvēsele- tilts starp Rietumu un Austrumu reliģijām” 

raksturojot hinduisma tradīciju, R.Mūks secina, ka, lai to īstenotu 

cilvēkam ir jāatsakās no materiālās pasaules kārdinājumiem un 

jāpievēršas gara pasaulei. Šādā perspektīvā pasaule ir lamatas un delūzija 

un cilvēks nejūtas aicināts radīt labāku pasauli vai nodibināt tādu iekārtu, 

kurā valdītu „taisnība un darbs” (3-82). Dzīve šajā pasaulē tāpēc nevar 

būt svarīga, un kultūrās (vai civilizācijās- Dz.E.B.) kurās dominē šāda 

negatīva attieksme, uzsvars uz sociālo taisnīgumu un tehnoloģisko 

progresu ir mazāks nekā Rietumos (3-77).  

Runājot par eiropeiskās zinātnes pamatiem, cits autors- Pavels Gurevičs 

saista tos ar neierobežotu racionālu un kritisku cilvēka personības 

aktivitāti, ar priekšstatu, ka attiecības starp subjektu un objektu var 

pastarpināt ar loģiskām un matemātiskām procedūrām u.t.l. 

Austrumnieku apziņā tāds priekšstats par zinātni nav sastopams. 

P.Gurevičs pārstāsta arī amerikāņu kulturologa B.Nelsona viedokli, kurš 

konstatējis, ka Ķīna neskatoties uz savu visai augsto kultūras un 

tehnoloģijas līmeni...nav spējusi radīt neko līdzīgu tam racionālistiskajam 

un universālajam domāšanas stilam, kas izrādījās Jauno laiku zinātnes 

rašanās priekšnoteikums (4-163).  



Analizējot Indijas un Ķīnas civilizāciju pamatā atrodošos reliģiju būtību, 

F.Brodels to atvedina uz nepārejošām šo reliģiju vērtībām un ar tām 

saistīto visas civilizācijas iekārtas nemainību. Šī īpašība raksturīga 

primitīvām kultūrām, kurās eksistences un domāšanas formas pilnībā un 

nepastarpināti saistītas ar pārdabisko. Pretstatā Rietumiem, kuri precīzi 

nodala cilvēcisko un dievišķo, Austrumi nepazīst šo atšķirību. Reliģiskais 

aspekts caurauž visas cilvēka dzīves formas (1-183). 

 Arī musulmaņu civilizācija ar islāma reliģisko sistēmu, kaut arī saistīta ar 

jūdaismu un kristietību, taču ietverot sevī daudz vecāku civilizāciju 

imperatīvus, formas, institūtus, pieradumus un tradīcijas, nebija spējīga 

radīt neko līdzīgu Eiropas zinātnei un tehnoloģijai. Kopumā arī attiecībā 

uz islāmu un musulmāniskās civilizācijas īpatnībām var teikt to pašu ko 

attiecībā uz Austrumu civilizācijām kopumā, proti, islāms nešķiro to, kas 

attiecas uz garīgo (vai mūžīgo) un laicīgo. Islāmā reliģiskā dzīve vada 

jebkuru cilvēka rīcību vai uzvedību (1-133). Īsteni ticīgam musulmanim 

viss, ieskaitot tiesības, izriet no Korāna (1-74). 

Raksta sākumā tika atrunāts, ka neiedziļināsimies kristietības principu 

konkretizācijā un izvērtējumā, taču, pārskatot citu lielo reliģiju būtiskās 

iezīmes, kāds no šiem principiem tomēr īpaši izceļas un tas saistāms  ar 

garīgā un laicīgā vai sakrālā un sekulārā attiecībām. Austrumu 

civilizācijās atbilstoši to reliģiju īpatnībām laicīgais visnotaļ pakļauts 

garīgajam, sakrālajam, turpretim Rietumu civilizācijas garīgais kodols – 

kristietība būtībā pieļauj šo garīgā un laicīgā līdzāspastāvēšanu un pat 

mijiedarbību. Liela daļa kulturologu un reliģijas filozofu šo parādību 

saista ar hellēniskās grieķu kultūras vai konkrētāk, tās racionālistiskās 

filozofijas  un  „pirmzinātnes” iespaidu uz pašas kristietības veidošanos. 

Var uzskatīt, ka sengrieķu doma, tās filozofija un „pirmzinātne” līdz 

1.g.s. m.ē. bija jau visai augsti attīstītas (lai atceramies kaut vai 

Antikitēras mehānismu). Tādēļ var likties paradoksāli, ka šī 

racionālistiskā doma pieņem Jēzus mācību. Šis fakts ir visai unikāls un, 

manuprāt, tam par maz pievērsta uzmanība. Izsmalcinātā, racionālistiskā 

grieķu doma  savas „pietiekami vieglās un rotaļīgās” mitoloģiskās 

reliģijas vietā pieņem šo nopietno, sākotnēji noliegto un daudz upurus 

prasošo, kristietību. Pašā Jūdejā to nebūt nepieņem, bet grieķu kultūras 

pasaule pieņem! Tātad spēja saprast, novērtēt un adaptēt tās saturu un 

būtību. No tā izriet, ka racionālistiskā grieķu kultūra nevis attālinājās no 

reliģijas, kā šoreiz, šķiet, kļūdaini uzskata F.Brodels (1-53), bet beigu 

beigās to patiesi ieguva.  

 R.Mūks sekojoši apraksta šo savā ziņā mijiedarbības procesu: 

kristietībai, kas sākās kā jūdu reliģija, bija lemts izlauzties no savas 

pirmatnējās struktūras pateicoties dialogam ar hellēnisko pasauli. Iestājās 

hellēniskā kristietība. Cilvēki, kas cēla Rietumu Baznīcu, kā 

Sv.Augustīns, Gregorijs I, Akvinas Toms u.c., bija skolojušies seno 



grieķu filozofijā (3-36). Savukārt Dž.Edvards Vīts konkretizē šo 

kristietības hellēnizēšanās procesu: „Kristietība grieķu pasaules uzskatu 

gan apstrīdēja, gan īstenoja. Lai gan bibliskais un klasiskais pasaules 

uzskats ne vienmēr saskanēja, tie arī nebija pilnīgā pretrunā. Tie bija 

vienisprātis, ka aiz šīs pasaules robežām ir augstāka realitāte, kas dod 

jēgu šai pasaulei. Tie bija arī vienisprātis, ka fiziskā pasaule ir sakārtota 

un līdz zināmai robežai izzināma. Tie bija vienisprātis, par patiesības 

objektivitāti un intelektuālām absolūtām vērtībām (5-29). 

Varam jautāt, kā tālāk attīstījās šī hellēniskās domāšanas un Jēzus 

mācības tuvināšanās? Pēc Dž.E.Vīta uzskatiem, kaut arī grieķi pārāk 

daudz paļāvās uz cilvēka saprātu, tomēr tas neliedza Augustīnam iespēju 

atsaukties uz Platonu, lai labāk formulētu stingri kristīgu teoloģiju, bet 

vēlāk Akvīnas Tomam mēģināt sintezēt Bībeli un Aristoteļa uzskatus. 

Daļa teologu, pēc R.Mūka ieskatiem, ir pārliecināti, ka  vismaz katoliskā 

kristietība ir absorbējusi pārāk lielu hellēniskās domāšanas devu: (proti) 

viss tiek ietērpts abstraktu konceptu un kategoriju apvalkā. (3-36). Tā vai 

citādi, bet vairāk kā 1000 gadu Rietumu civilizācijā valdīja bibliskā 

atklāsme, klasiskais racionālisms un pat vietējo pagānisko mitoloģiju 

paliekas (2-30). Taču šis laiks bija pietiekams, lai kristietība pilnībā 

adaptētos latīņu (t.i. Romas) pasaulei, izveidotu savu hierarhiju attiecībā 

uz garīgo pasauli un laicīgiem, materiāliem faktoriem (uz to, kas pieder 

Cēzaram). Kristīgās pasaules apoloģēti bija noprecizējuši kristietības 

teoloģiskos pamatus, tās dogmatiku. Kristīgā baznīca bija ieguvusi plašu 

varu un nostabilizējusies kā Eiropas civilizācijas pamats. Tas gan 

nenozīmēja, ka kristietības iekšienē beigtu virmot laicīga un garīga 

rakstura pretrunas (1-329, 330). Kas attiecas uz garīga rakstura 

problēmām, tad tās zināmā mērā realizējās ar Reformāciju un kristīgās 

baznīcas šķelšanos. Savukārt laicīga rakstura pretrunas, kas sakņojās 

zinātnes attīstībā un, ko kristīgā baznīca savas neelastības un pārākuma 

apziņas dēļ  pamanījās pārvērst garīgās pretrunās, gandrīz beidzās ar 

kristīgās baznīcas krahu. Šai sakarā Roberts Mūks uzskata, ka konfliktu 

starp reliģiju un zinātni mēdz atvedināt uz Kopernika (1473-1543) un 

Galileja (1546-1642) teorijām par Zemes griešanos ap Sauli. Kā zināms 

Baznīca šīs teorijas uzskatīja par draudu Bībeles mācībai, no kuras it kā 

izrietēja, ka Zeme ir nekustīgs universa centrs. Pēc vēsturnieku 

pieņēmuma sākot no šī brīža, dabas izpēte konfliktēja ar ticības 

imperatīviem. Beigās prāts (vai pareizāk būtu teikt- zinātne –Dz.E.B.)  

pievārēja ticību (3-50). Nu, vismaz šajā jautājumā. 

Analizējot kristīgās baznīcas nostāju zinātnes un atklāsmes faktu 

konflikta izraisīšanā vairums teologu un reliģijas filozofu, kuriem 

pievienojas arī šī raksta autors,  uzskata, ka tā ir baznīcas būtiska kļūda. 

Šai sakarā Pavels Gurevičs min franču teologu Ž.Flori un 

A.Rasolofomasoandro darba „ Evolucija vai radīšana” svarīgu tēzi, ka 



vēsturiskā gaitā baznīca attiecībā pret zinātni ir izdarījusi daudz kļūdu. To 

starpā baznīca centās pierādīt, it kā zinātniskās patiesības nonāk pretrunā 

ar kristietības dievišķās atklāsmes patiesībām. Šī kļūda radīja traģiskas 

sekas. Zinātnieki, pieņemot reliģijas izaicinājumu, Dieva jēdzienu atstāja 

ārpus savu teoriju robežām (4-168). Minētie teologi uzskata, ka būtu rupjš 

vienkāršojums uzskatīt Bībeli par zinātnisku  darbu un, ka stāsts par 

pasaules radīšanu Pirmā Mozus grāmatā nebūt nepretendē uz objektīvu 

radīšanas aprakstu (4-169). Vērā ņemams, šķiet, arī Haralda Biezā 

atzinums, ka: „Tiklīdz mūžīgā patiesība pārnesta laicīgās, empīriskās 

formās, tā vairs nav absolūta” (6-168). Savukārt Karls Barts izsakās 

daudz asāk: „Dogmatos runā pagātnes Baznīca (...) Tā definē, t.i. 

ierobežo dogmatos Dieva vārdu. Ar to Dieva vārds top cilvēku vārds...” 

(6-168). 

Ar Apgaismības laiku vērojami lieli reliģijas atplūdi, bet zinātne pēc 

Dž.E.Vīta domām, attīstījās tik strauji, ka šķita –tā var izskaidrot visu. 

Valdīja uzskats, ka cilvēka prāta spējas, operējot ar maņu orgānu 

iegūtajiem datiem ir praktiski neierobežotas. Faktiski tas arī bija zinātnes 

uzplaukuma sākums, kas Eiropā XVIII gadsimtā vainagojās ar strauju tās 

realizāciju rūpnieciskajā ražošanā, ekonomikas neredzētā uzplaukumā un 

modernās kapitālistiskās sabiedrības iedibināšanā. Šis laikmets 

raksturojams arī ar šķietami nesamierināmām zinātnes un reliģijas 

pretrunām, kuru atbalss, rezonē arī mūsdienu sabiedrībā, kaut arī daudz 

kas mainījies pašas zinātnes saturā un paš-refleksijā.  

Daudzi domātāji ir pārliecināti, ka ticība un zinātne nav savstarpēji 

izslēdzoši  veidojumi (3-67). Piemēram, amerikāņu zinātnieks Čarlzs 

Tauns uzskata, ka tikai nepietiekama izpratne liek mums reliģiju un 

zinātni uzskatīt par diametrāli pretējām. Cēloni tam viņš saskata valodas 

un kvantitatīvās atšķirībās, bet ne šo sabiedrisko parādību būtībā (4-166). 

Krievu filozofs S.L.Franks uzskata, ka reliģija un zinātne faktiski ir divi 

skaidrojuma veidi vienai un tai pašai realitātei- proti, pasaules, cilvēka un 

tā dzīves būtībai (7-2). Visai precīzi un godīgi  reliģijas  un zinātnes 

pretrunas izsaka Pauls Tillihs. Viņš uzskata, ka katrai zinātniskai 

patiesībai ir pagaidu raksturs, un tā ir pakļauta pārmaiņām, bet šis 

nedrošības elements nemazina zinātnisko apgalvojumu vērtību, tas tikai 

neļauj zinātnei kļūt dogmatiskai. Teologi, kas mēdz pasvītrot zinātnisko 

atziņu pagaidu raksturu, lai nodrošinātu ticībai atkāpšanos ceļu, cieš no 

mazvērtības kompleksa. Un viņaprāt konflikts pastāvējis nevis starp 

ticību un zinātni, bet starp tādu ticību un zinātni, kas neapzinās savas 

robežas (2-83). Raksta autors nevar nepiekrist  P.Tilliha uzskatam, ka 

ticības patiesības mēs nevaram tieši nedz noliegt nedz apstiprināt ar 

jaunāko fizikas, bioloģijas vai psiholoģijas palīdzību (2-84). Taču, kas 

nav mazāk svarīgi- mēs tām varam tuvoties. Piemēram, kaut vai 

Kopernika un Galileja ģeocentriskās pasaules uzbūves izpratnes 



demontāžā. Šī demontāža faktiski ne par matu neiedragā Svēto rakstu 

autoritāti, tieši otrādi, jaunais skatījums izgaisināja aizvēsturisku, bet 

mūsdienām vulgāru priekšstatu par Dieva pasaules būtību. Savukārt 

Teijara Dešardena priekšstats par Darvina evolūcijas teoriju, viņaprāt, 

atspoguļo cilvēces lomu garīguma kosmoģenēzē (8-186). Vai tad 

gēninženierijas aspektā mūsu genotipa rekombinācijas iespējas nepadara 

reālistiskākus svēto rakstu vēstījumus par iespējamo cilvēka atdzimšanu 

vai augšāmcelšanos? Šādi priekšstati drīzāk mūs tuvina modernā cilvēka 

Dieva izpratnei, nevis atstāj mūs daudzu tūkstošus gadu atpakaļ dzīvojušu 

cilvēku izpratnes līmenī. Daudz kas no reliģijas un zinātnes nesaskaņām 

slēpjas nepietiekamā izglītībā, kurā Dievu cenšas iztēloties par burvju 

mākslinieku, no kura pieprasa veikt brīnumus. Tādēļ universāla un 

neiztrūkstoša Dieva darbošanās īpašība ir saistīta ar to, ka Dievs 

iedarbojas uz lietām nepārkāpjot dabiskās cēloņsakarības principu (8-

186). Šis princips nebūt neizslēdz brīnumu, taču šis brīnums vienlaicīgi 

var tikt kvalificēts kā nejaušības akts, kas, savukārt, nebūt nedevalvē 

zinātnes prestižu. Turpretim daudzi mūsdienu zinātnieki uzskata, ka 

zinātne ir radījusi kaut kādu bezdvēselisku dabas modeli, kas ir zaudējis 

jebkuru cilvēcisku saturu, jēgu un vērtības. Šis jēgas zudums, pēc rietumu 

zinātnieku domām, rada izmisumu, sagrauj cilvēka garu un rada nāves 

briesmas kultūrai kopumā (9), (4-164). Mūsdienu rietumu domātājiem ir 

raksturīgs ieskats, ka zinātne vairākos rādītājos atpaliek no mistikas un 

reliģijas, kas spēj dot vērtību un mērķpilnu pasaules ainu (1-164).   

Tieši šādā skatījumā parādās nepieciešamība atjaunot zinātnes un ticības 

vienotību, jo kā uzskata mūsu daudz citētais filozofs Roberts Mūks - 

zinātne bez reliģijas ir bīstama, jo tā nepieciešami saistās ar pilnīgu 

cilvēces mehanizāciju (mehanisticismu –Dz.E.B.). Taču reliģija, kas 

ignorē zinātni, ir bezspēcīga, jo aprobežojoties ar tradicionālo „ticības 

gabalu” rečitēšanu no kanceles un autoritatīvas morāles sludināšanu, tā 

nespēj apmierināt cilvēka prasību pēc visaptverošas jēgas (6-69).  

Nobeigumā gribu paust pārliecību, ka pēc šī brīža nihilistiskā 

postmodernisma perioda nāks laiks, kas raksturosies ar zinātnes un 

reliģijas (galvenokārt kristietība) vienību, proti, savstarpēju izpratni un 

sadarbību. Kā tas jau noticis kristietības pirmsākumos.  

 

 

VĒRES 
 

1. Броделъб Ф. Грамматика цивилизаций. Москва, Весь Мир, 

2008, 545. 

2. Mūks, R. Pauls Tillihs: Reliģija un kultūra. Rīga, Jāņa sēta, 1997, 

149. 



3. Mūks, R. Dvēsele- tilts starp Rietumu un Austrumu reliģijām. 

Rīga, Zvaigzne ABC, 2001, 107. 

4. Гуревич, П.С. Врожден ли мистицизм? Москва, Политиздат, 

1984, 302. 

5. Vīts, Dž. E. Post modernie laiki. Rīga, Luterisma mantojuma 

fonds. 1999, 251. 

6. Plāte, M. Cilvēka apziņas struktūra un svēto rakstu interpretēšana. 

Reliģiski-filozofiski raksti VI : [krājums] / Haralda Biezā virsred.;  

Rīga: Filozofijas un socioloģijas institūts, 1997 (a/s "Rota"). - 271                    

7.  Франк, С.Л. Религия и наука. Берлин, Евразийское 

книгоиздательство, 1925, 23. 

8. История и теория атеизма: Учебное пособие. (Глава XIII, §3. 

Тейярдизм). Редкол.: М.П.Иванов, (отв. Ред.) и др.- Москва: 

Мысль, 1982, 430. 

9. Science and its Public: the Changing Relationship. Boston, 1976 

 

 

 

 

 

 

 


